**Размышления у колодца Иакова (см. Ин.4. 5-42).**

 Когда Господь о чем-то просит человека, Он хочет что-то ему дать. Если просит не вкушать от древа познания добра и зла, то желает дать вечную жизнь. Если просит протянуть больную руку, значит, хочет ее исцелить. Если Он просит дать Ему твое сердце, то хочет дать тебе Самого Себя. Авраам, согласившийся отдать Богу сына, не только не потерял его, но и обрел бесчисленное множество потомков. Такая парадигма (образец, модель) в отношениях Бога и человека: просьба со стороны Бога, обращенная к человеку не с целью получить, а чтобы дать нечто более важное, прослеживается в Священном Писании постоянно. Подобным образом поступали и пророки – служители Бога. Пророк Илия просит у вдовы Сарепты Сидонской отдать ему последнюю «горсть муки в кадке и немного масла в кувшине», после чего «мука в кадке ее не истощалась, и масло в кувшине не убывало, по слову Господа, которое Он изрек чрез Илию». А вскоре последовало и воскрешение Илией ее умершего сына. ([3Цар.](https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A2%D1%80%D0%B5%D1%82%D1%8C%D1%8F_%D0%BA%D0%BD%D0%B8%D0%B3%D0%B0_%D0%A6%D0%B0%D1%80%D1%81%D1%82%D0%B2)[17:17-23](https://ru.wikisource.org/wiki/%D0%A2%D1%80%D0%B5%D1%82%D1%8C%D1%8F_%D0%BA%D0%BD%D0%B8%D0%B3%D0%B0_%D0%A6%D0%B0%D1%80%D1%81%D1%82%D0%B2#17:17)). Подобная парадигма становится вполне понятна в свете новозаветного Откровения: христианство – единственная религия, в которой Бог не требует от человечества постоянной жертвы, а Сам приносит человечеству Жертву. И Сам этой Жертвой становится.

 Однако сначала Бог все же просит человека. Просит не потому, что в чем-то нуждается. Просит для того, чтобы научить человека отдавать, ибо, лишь научившись отдавать, человек получает способность принять от Бога нечто очень важное. «Блаженнее давать, нежели принимать» (Деян.20, 35).

 Самарянку Христос просит дать Ему пить. Просит не потому, что колодец глубок и Ему Самому не достать воды. Он мог, как в древности, извести «из камня жилы водные» или низвести воду дождевую и напиться ею. Он просит ее об этом, чтобы ее же обогатить и даровать ей «воду живую». Для обитателей знойных стран всякая проточная вода в отличие от стоячей – живая, как условие жизни. Христос, используя это понятие, говорит все же об иной «воде», той «воде», в обладании которой - условие жизни вечной для человека. Здесь, у евангелиста Иоанна, мы впервые получаем понятие о благодати Духа Святого как о начале, духовно животворящем человека и вводящем в жизнь вечную. Эти два аспекта отражены в одном стихе: «Кто будет пить воду, которую Я дам ему, тот не будет жаждать вовек; но вода, которую Я дам ему, сделается в нем источником воды, текущей в жизнь вечную» (Ин.4,14). Источник Святого Духа – Отец, но в Сыне почивает, именуется Духом Сына и Сыном подается. Подаваемая Сыном благодать Святого Духа становится источником вечной жизни для человека.

 Один малопримечательный, но многозначительный момент этого разговора – кажущаяся тавтология в словах Господа: «вода…сделается источником воды» - указывает на очень важное для нас свойство благодати Святого Духа, вводящей человека в вечную жизнь. Благодать – не такое сокровище, над которым можно «чахнуть», как «кащей над златом». Ей чуждо статическое состояние и Она не потерпит пребывания «под спудом». Ее привычное состояние – быть Источником, и на это нужно обратить внимание христианину, ощутившему сердцем хоть «глоток» такой «воды». Свойство источника – способность быстро восстанавливаться и даже умножать свои недра после расхода. И порой – чем больше расход, тем существеннее умножение. Иллюстраций в нашей земной действительности находим немало. Посмотрите на колодец. Чем больше воды из него черпают, тем больше и чище в нем становятся воды. Или материнская грудь – источник жизни для младенца – чем больше молока отдает, тем больше его прибывает. И напротив, заброшенный колодец покидает живительная влага, и в материнской груди, оторванной от младенца, прекращается молокодобыча.

 Если мы, получив понятие об источнике, начнем говорить о «воде живой», то непременно придем к мысли о том, что причастившись этой «живительной влаги» и ощутив на себе Ее животворящее действие, непременно должны делится Ею со своим ближним так, как любит делиться радостью переполненное ею сердце. Т.е. «когда ты счастлив сам, счастьем поделись с другим». Если, разумеется, желаем, чтобы в нас Она стала источником, вводящим в жизнь вечную, а не иссякла подобно воде в заброшенном колодце. Это тот самый таинственный процесс, который прп. Серафим называл «стяжанием благодати Духа Святого Божьего».

 Но как можно поделиться благодатью? Для нас, людей в большинстве своем далеких от истинно христианской жизни, а, значит, не ощутивших еще благодатных состояний, это вопрос не риторический, а жизненно важный. Прежде, чем поделиться «живой водой», ею нужно самому напиться. Что толку просить глоток воды у того, кто сам жаждет? Поэтому христианину прежде нужно озаботиться о напоении благодатью своего сердца, озаботиться о стяжании благодати. Подробно об этом – в беседе прп. Серафима с Мотовиловым. Здесь же ограничимся лишь краткой выдержкой из нее. «Выгадывайте время для получения небесных благ через земные товары. Земные товары – это добродетели, делаемы Христа ради, доставляющие нам благодать Всесвятого Духа… Всякая добродетель, творимая ради Христа, дает благодать Духа Святого, но более всего дает молитва, потому что она как-бы всегда в наших руках…Стяжайте благодать и всеми другими Христа ради добродетелями, торгуйте ими духовно, торгуйте теми из них, которые вам больший прибыток дает…Дает вам более благодати Божией молитва и бдение – бдите и молитесь; много дает Духа Божия пост – поститесь; более дает милостыня – милостыню творите; и таким образом о всякой добродетели, делаемой Христа ради, рассуждайте»[[1]](#footnote-1). Всякая добродетель – одержанная победа любви в сердце человека. Победа истинной любви к себе самому (пост, молитва), либо к ближнему (милосердие). Лишь любящее сердце – вместилище «воды живой», поэтому верный путь для любой жизненной ситуации – поступить по закону любви. Имеешь возможность и достаточно времени – посещай больных, заключенных, обездоленных. Прикован к рабочему месту с утра до и вечера и такой возможности у тебя нет – поступай по любви с теми, кто вокруг тебя. Ты чиновник, врач или социальный работник? С любовью и по совести принимай всех, приходящих к тебе. Ты дворник? По совести и ради Христа мети двор, ибо очистить путь для идущего – тоже любовь к стопам ближнего, а, значит, и Самого Христа. Ты одинокий, сидящий дома пенсионер или глухой затворник? Яви любовь Христову хотя к собственной душе, обучив ее внимательной молитве и напоив Словом Божиим. Словом, всякому возрасту, положению в обществе и состоянию открыт путь к утверждению любви: «вода живая» ищет потребные для себя сосуды.

 Но остается вопрос: как понять человеку, что, по слову прп. Серафима, доставляет ему больше благодати? Благодать Духа Святого, посещая христианина, радостотворит и умиротворяет его сердце. Таковы Ее плоды. И хотя всякая добродетель необходима и похвальна, особое место в нашей жизни должны иметь те из них, которые более других приносят душе радость и умиротворение. И чем более будем усердствовать в них, тем более будет мира и радости. И этими плодами Духа должно делиться, ибо от избытка сердца говорят уста. Получил утешение от Духа, - поспеши утешить твоего ближнего и твое утешение умножится. Ощутил радость от прикосновения благодати, - донеси ее до ближнего и твоя радость усугубится. Уста, - орудие движений сердечных. Уста, насаждающие мир и радость вокруг себя, соделают сердце христианина источником «воды живой». «Ибо кто имеет, тому дано будет, а кто не имеет, у того отнимется и то, что имеет» (Мк.4:25).

##  Наконец, два слова следует сказать и о наших земных талантах и призваниях. По слову апостола Святым Духом мы «живем, и движемся, и существуем» (Деян. 17.28). А, значит, благодать Духа присуща всем дарованиям, которыми человек призван прославлять Бога. Великий Достоевский не написал бы своих бессмертных творений без благодати Духа, Рублеву без благодати недоступна была бы «Троица». Моцарт не стал бы автором «Реквиема», а Бетховен «Лунной сонаты», не имея источником своего гения Святого Духа. Список можно продолжать до бесконечности. Талантливый актер и художник, великий писатель, режиссер, педагог, врач или балерина – каждый получил свой дар от Бога. Лишь бы произносил каждый на своем языке: «Слава Тебе, Господи!», а не «Распни, распни Его». И на каждом из нас лежит обязанность умножать талант, данный от Бога, прославляя Бога. Художник, прекращающих писать полотна или пишущий редко, со временем теряет свой дар, писатель, не создающий новых героев, оскудевает, а певец, прекращающий петь, теряет свой диапазон. Никаким даром, полученным от Бога, нельзя пренебрегать, ибо это тоже «колодец», из которого важно «черпать воду».

##  Однако, бывают таланты и не от Бога, и об этом тоже следует знать. Помнится, один мой однокурсник по духовным школам рассказывал, как на вокзале к нему подошел молодой человек. Видя его в духовных одеждах, он спросил о том, всякий ли талант человек получает от Бога? Видя затруднение неготового к такому вопросу семинариста, он пояснил, что имеет определенный «дар»: он карманник и может совершенно незаметно для человека вытащит из его кармана бумажник. Семинарист, получив такую неожиданную подсказку, с облегчением ответил, что, конечно, не всякий талант от Бога. Есть таланты и от диавола и подобный талант точно от него. Продолжая мысленно их диалог, мы без труда могли бы продолжить перечень «талантов» не от Бога. На самом деле, как можно назвать Божиим даром, способность боксера быстро отправить соперника в нокаут? Или способность создавать квазигениальные схемы по обналичиванию чужих счетов? Возможно ли назвать талантом от Бога умение создавать блокбастеры, наполненные пошлостью и кровью, и снимать с этого огромные кассовые сборы? Наверное, невозможно. Возможно же, на мой взгляд, следующее: каждому Бог дает таланты на благо, но нет такого таланта, который нельзя использовать против Давшего.

##  Итак, просил Господь самарянку дать Ему пить, обещая дать ей воду живую. О чем же Господь просит меня? Пусть каждый ответит себе на этот вопрос.

## Священник Димитрий Выдумкин, 9.05.2017г.

1. Митр. Вениамин (Федченко). Всемирный светильник., М., 2007г., с. 136-142. [↑](#footnote-ref-1)